Z\@ ERiooneney &

dan Laut dalam
Balutan Tradisi

Sasi

Di antara riuh ombak dan aroma asin air laut, terdapat sebuah suku yang
dikenal dengan sebutan Suku Bajo atau Bajau, sebuah komunitas yang selama
berabad-abad membangun peradaban di atas air. Mereka tersebar di pesisir
Sulawesi, Kalimantan, Nusa Tenggara, hingga mencapai Filipina dan kerap

kali disebut dengan “nomaden laut” karena kemampuan mereka untuk hidup
berpindah-pindah di lautan. Lautan bukan sekedar kumpulan air asin yang
penuh dengan keanekaragaman hayati, tetapi juga penghidupan, rumah, dan
juga ibu bagi suku Bajo.

Meski kerap berperilaku nomaden, mereka tetap mempertahankan tradisi

yang sudah kadung hidup dalam diri mereka. Bagi orang Bajo, tradisi bukan
sekadar kebiasaan, melainkan cara hidup, itu menjadi penanda waktu, pengikat
komunitas, dan jembatan antara manusia, alam, leluhur, dan Sang Pencipta.

1 | Project Note: Harmoni Suku Bajo dan Laut dalam Balutan Tradisi

f JASEANBiodiversity cr ASEAN_Biodiversity @aseanbiodiversity



Dari sekian banyak tradisi yang masih lestari hingga kini, ada beberapa yang lestari di
kalangan suku Bajo di Kepulauan Togean dan memiliki makna yang sangat dalam di
antaranya:

Bapongka: Ketika Laut Tak Menjadi Batas

Tradisi bapongka adalah warisan turun-temurun tentang cara hidup orang Bajo yang lekat
dengan laut. Tradisi ini adalah kegiatan melaut bersama-sama selama beberapa minggu
hingga beberapa bulan hidup di atas perahu. Orang Bajo kerap melaut berpindah-pindah,
melintasi laut antar pulau hingga antar negara. Bapongka berasal dari kata pongka yang
bermakna memutus atau menghapus ikatan buruk, baik secara spiritual maupun sosial. Bagi
masyarakat Bajo, rumah yang sesungguhnya adalah lautan yang terbentang luas tak bertepi.

2 | Project Note: Harmoni Suku Bajo dan Laut dalam Balutan Tradisi



Dalam pelaksanaannya, orang Bajo akan menggunakan pengetahuan kuno mereka tentang
navigasi laut menggunakan rasi bintang, arah angin, dan pasang surut gelombang. Biasanya,
mereka juga turut serta membawa anak-istri untuk membantu mengumpulkan berbagai hasil
laut. Laki-laki bertugas sebagai navigator, pencari ikan, sekaligus kapten yang membawa
perahu ke arah manapun, sedangkan perempuan akan membantu kebutuhan harian di
perahu hingga menjual hasil tangkapan. Bisa juga dilakukan berkelompok yang terdiri dari
tiga sampai empat kapal yang akan berangkat beriringan dan saling membantu dalam
pelayaran. Tradisi ini juga mendasari banyaknya penyebaran permukiman orang-orang Bajo
di kawasan pesisir, terutama di daerah timur Indonesia.

Tradisi ini bukan tanpa pantangan, ada aturan yang harus dipatuhi setiap orang Bajo agar
pelayarannya selalu dalam keadaan baik. Mereka dilarang untuk membuang sesuatu ke

laut seperti arang, air cucian beras, ampas kopi, air jahe dan cabe, dan kulit jeruk. Selain
pantangan, tradisi ini juga menggunakan praktik penangkapan ikan berkelanjutan yang dapat
melestarikan ekosistem. Hasil tangkapan yang diperoleh akan dijual di kampung tempat
persinggahan mereka, atau ditukarkan dengan hasil bumi lainnya seperti beras, ubi, dan
sagu.

Pemahaman akan tradisi yang diturunkan secara turun temurun ini selaras dengan nilai-
nilai konservasi yang dianut oleh masyarakat modern. Pada dasarnya, kearifan lokal
sudah menanamkan nilai untuk menjaga ekosistem secara berkelanjutan agar dapat terus
dimanfaatkan kelak hingga anak cucu.

Tiba Pinah: Memohon Kemurahan dari Laut

Kalimat “tiba pinah” bisa berarti “membuang pinang di laut”. Tradisi kuno suku Bajo ini
dilakukan umumnya untuk menolak bala, tetapi juga digunakan untuk mencari orang hilang di
laut, dan untuk menyembuhkan penyakit yang tidak bisa disembuhkan secara medis.

Dalam kepercayaan masyarakat Bajo, laut tidak hanya dihuni oleh makhluk kasat mata
seperti ikan dan terumbu karang, melainkan juga makhluk tak kasat mata seperti penunggu

Sebuah keluarga suku Bajo di Togean sedang melaksanakan tradisi bapongka, tradisi kuno yang
melakukan pengembaraan dan pencarian nafkah mengelilingi laut.

Sasi




Tiba pinah: Para warga dari suku Bajo berkumpul dan melakukan doa bersama untuk menolak
bala sekaligus memohon keselamatan pada yang maha kuasa. Ritual ini juga sekaligus
mempererat silaturrahmi antarwarga.

laut yang bernama Bunggaran (laki-laki) dan Ibunggaran (perempuan). Konon, makhluk inilah
yang menjadi pengawas dan menjaga mereka selama berada di lautan. Maka ketika terjadi
sesuatu yang tidak diinginkan di laut, mereka akan meminta bantuan yang dibungkus dalam
ritual tiba pinah. Ritual ini dipimpin oleh seorang sandro (dukun), yang dipercaya memiliki
kemampuan supranatural. Sandro sendiri tidak dibatasi oleh gender, bisa laki-laki maupun
perempuan.

Sebelum dimulai, tetua adat dan tokoh masyarakat akan berkumpul bersama sandro dan
diberikan petuah untuk tidak melakukan sesuatu yang tidak diinginkan oleh penunggu laut,
termasuk juga mempersiapkan segala bahan ritual seperti tiga buah pinang, gambir, telur,
nasi tiga warna (putih/kuning/merah/hijau/hitam), tiga batang rokok, daun pisang, serta gabus
untuk dibuat semacam rakit yang diberi hiasan dari rotan.

Pelaksanaannya akan dilakukan pada sore hari, dan bahan-bahan yang telah disebutkan
disusun ke dalam rakit yang dibuat dari gabus, selayaknya kapal yang sarat akan muatan.
Sebelum dihanyutkan ke laut, sandro akan menyebut nama penunggu laut sambil
membacakan mantra yang sesuai dengan kebutuhan masyarakat pada saat itu. Dalam
pelaksanaannya, ada pantangan tertentu yang harus dipatuhi oleh masyarakat, selama tiga
hari mereka dilarang untuk berkegiatan di daerah yang telah dilaksanakan ritual.

Arah jalan rakit menentukan ke mana masyarakat akan melakukan pencarian (ikan atau orang
hilang). Apabila rakit berjalan ke arah timur, maka masyarakat nantinya akan melakukan
pencarian ke arah timur, begitu pula sebaliknya.

4 | Project Note: Harmoni Suku Bajo dan Laut dalam Balutan Tradisi



Tiba pinah menggambarkan filosofi penting suku Bajo: manusia dan makhluk lainnya hidup
berdampingan. Mereka percaya bahwa laut tidak hanya tersedia untuk mereka, tetapi juga
makhluk tak kasat mata yang sewaktu-waktu bisa dimintai pertolongan. Tradisi ini juga
mencerminkan akan penghargaan terhadap alam tempat tinggal mereka yang mengandung
misteri. Hingga kini, tradisi ini masih dijalankan oleh orang Bajo, meskipun mereka juga sudah
disambangi kehidupan modern. Tiba pinah tetap hidup dan menjadi warisan budaya tak
benda yang dimiliki oleh orang-orang Bajo dan menjadi khazanah pengetahuan orang laut di
Nusantara.

Pamali: Hukum Tak Tertulis Pengatur Kehidupan

Jika bapongka adalah tradisi perpindahan dan tiba pinah mencerminkan adaptasi, maka
pamali adalah sisi lain dari kearifan Bajo yang penuh peringatan. Pamali dalam budaya Bajo
berarti pantangan atau larangan: sebuah sistem moral dan etika yang diwariskan secara turun-
temurun untuk dipatuhi dan dihormati. Pamali berfungsi sebagai pengendali perilaku, terutama
dalam hubungan antara manusia dan alam, baik nyata ataupun yang gaib. Jika dilanggar,
dipercaya akan membawa sial, bisa kehilangan hasil tangkapan, tertimpa badai, atau bahkan
hilang di lautan.

Semisal larangan melaut ketika ada orang yang meninggal yang menunjukkan rasa
belasungkawa dan penghormatan kepada komunitas, pamali merusak laut yang menampakkan
rasa welas asih pada alam tempat penghidupan, atau pamali mengingkari janji dengan penjaga
laut sebagai bentuk dari kontrol perilaku dan disiplin.

Meskipun terdengar seperti mitos, pamali sebenarnya mengandung nilai moral, ekologis,

dan sosial yang kuat. Larangan menangkap ikan pada waktu tertentu membantu menjaga
keseimbangan ekosistem laut. Larangan bersikap sombong atau kasar mengajarkan etika dan
rasa hormat terhadap alam. Dalam konteks modern, pamali bisa dilihat sebagai bentuk kearifan
lokal yang mengatur kelestarian lingkungan secara alami, jauh sebelum istilah “konservasi”
dikenal.

Orang Bajo meyakini bahwa pamali adalah “hukum laut” yang harus dipatuhi agar hidup tetap
selaras. Melanggar pamali bukan hanya menantang nasib buruk, tetapi juga menunjukkan
kurangnya rasa hormat terhadap laut, leluhur, dan komunitas. Di sinilah pamali berfungsi bukan
hanya sebagai larangan, tetapi juga sebagai pengingat bahwa manusia hanyalah bagian kecil
dari semesta yang luas dan segara yang dalam.

Tarian Suku Bajo: Ekspresi Harmoni Alam dan Manusia

Seperti suku-suku lainnya di Indonesia, suku Bajo juga mengenal tarian sebagai sarana
kreativitas, penyaluran ekspresi, dan perlambang harapan. Tarian yang diiringi syair penuh
makna ini adalah salah satu kearifan lokal dalam bentuk gerak tubuh dan lisan. Ada beberapa
tarian Bajo seperti tarian dalle, mamaloy kami, dan lagi sangang sikali.

-

5 | Project Note: Harmoni Suku Bajo dan Laut dalam Balutan Tradisi




_eTWALBE YA BA S,
=ojestidloo,

/

% E“:t‘ l“.‘_‘.‘lf‘;ﬂm'—-\ g
=

&

*-

R

Tarian: Tarian Lagi Sangang Sikali yang dipentaskan dalam BajoFest, meceritakan tentang
kehidupan masyarakat bajo yang sejak fajar telah bersiap menyambut laut sebagai sahabat, sumber
penghidupan dan ruang spiritual.

Tarian dalle berkisah tentang suka cita masyarakat Bajo sehabis melaut dengan membawa
pulang hasil tangkapan yang melimpah. Tarian ini diiringi syair yang berjudul “Ooo tete”

yang merujuk pada Mbo Lillo, leluhur masyarakat Bajo yang dipercaya sebagai penjaga dan
pelindung bagi para pelaut Bajo dalam mengarungi ombak. Pinang dan sirih yang disebutkan
dalam salah satu bait di syair ini adalah salah satu simbol persembahan kepada leluhur, yang
menggambarkan harmonisnya hubungan antara masyarakat Bajo dengan langit, bumi, dan
lautan.

Tarian mamaloy kami adalah tarian penuh pengharapan suku Bajo kepada penguasa langit
(Kuaso Langi) dan penguasa bumi (Kuaso Tana’). Dalam lirik yang dinyanyikan dalam tarian ini,
terdapat seruan kepada pantai yang sunyi untuk memohonkan datangnya angin baik (Sangey
Malassou) agar perahu mereka dapat kembali dengan membawa hasil tangkapan laut yang
melimpah. Syair ini menggambarkan kehidupan orang-orang Bajo yang penuh pengharapan
kepada laut tempat mereka hidup.

Tarian lagi sangang sikali menggambarkan kehidupan orang-orang Bajo semenjak fajar
menjelang untuk bersiap menyambut laut sebagai sumber penghidupan dan ruang spiritual
mereka. Tarian ini mengekspresikan harmonisasi antara manusia dan laut, dalam tiap gerakan
ritmis yang seakan menggambarkan ombak, kerjasama antar nelayan, dan keteguhan hati
menghadapi tantangan di tengah samudera.

6 | Project Note: Harmoni Suku Bajo dan Laut dalam Balutan Tradisi



Pada umumnya, para perempuan yang akan melakukan tarian dengan lihai, sedangkan para lelaki
akan memainkan musik untuk mengiringi gerak lincah para penari, menciptakan harmoni antara
gemulai dan alunan nada yang sempurna.

Banyak Tradisi, Satu Filosofi: Hidup dalam Harmoni

Bapongka, Tiba Pinah, dan Pamali, serta berbagai jenis syair dan tarian mungkin tampak
berbeda dalam bentuk, namun semuanya berakar dari filosofi yang sama: hidup dalam
harmoni dengan laut, sesama, dan Tuhan. Tradisi-tradisi ini adalah bentuk ekspresi budaya
yang menegaskan identitas orang Bajo sebagai masyarakat maritim yang religius, tangguh,
serta adaptif.

Di tengah arus modernisasi dan perubahan gaya hidup, tradisi-tradisi ini juga menghadapi
tantangan besar. Banyak generasi muda Bajo kini tinggal di darat, bersekolah, dan bekerja di
kota. Namun di kampung pesisir seperti Togean, jejak tradisi itu masih terasa. Di sana, tradisi
bapongka masih dijalankan, orang-orang masih diingatkan tentang pamali sebelum mereka
melaut, tarian dan syair yang terus hidup dalam pentas.

Pada akhirnya, tradisi bukan sekadar cerita dan kebiasaan masa lalu, tetapi juga pedoman
untuk masa depan. Dalam setiap gerak tari dan bait syair, ada doa dan pengharapan agar
hidup selalu dijaga, dan dalam setiap pamali yang dijaga, tersimpan pelajaran berharga
tentang bagaimana manusia bisa hidup selaras dengan alam. Tradisi adalah cermin dari
kebijaksanaan orang Bajo: bahwa laut bukan sekadar tempat mencari nafkah, melainkan juga
ruang spiritual yang membentuk karakter dan cara pandang mereka terhadap kehidupan.

Ketika dunia kini sibuk membicarakan krisis ekologi dan perubahan iklim, leluhur suku Bajo
sudah lebih dahulu menerapkan konservasi dalam tradisi. Barangkali, sudah saatnya para
pemangku kebijakan belajar dari mereka—dari suku yang hidup di atas lautan—tentang
bagaimana menyelaraskan kebutuhan hidup manusia dan ketersediaan alam dengan cara
yang bijak dan berkelanjutan.

Proyek Effectively Managing Networks of Marine Protected Areas in Large Marine Ecosystems in the ASEAN
region (ASEAN ENMAPS) bertujuan untuk meningkatkan pengelolaan jejaring kawasan konservasi laut (Marine
Protected Area/MPA) di kawasan Large Marine Ecosystems (LME) utama yang mencakup Indonesia, Filipina,
dan Thailand. Proyek ini menerapkan strategi berbasis ilmu pengetahuan untuk melestarikan keanekaragaman
hayati dan menjaga keberlanjutan perikanan. Selain itu, proyek ini juga bertujuan untuk memperkuat tata kelola,
membangun kapasitas para pemangku kepentingan, mendorong berbagi pengetahuan, serta mengembangkan
pembiayaan berkelanjutan bagi upaya konservasi jangka panjang. ASEAN ENMAPS dilaksanakan oleh United
Nations Development Programme dengan pendanaan dari Global Environment Facility, dan ASEAN Centre for
Biodiversity sebagai lembaga pelaksana.

Untuk pertanyaan terkait Proyek ASEAN ENMAPS, silakan hubungi:
Sekretariat Proyek ASEAN ENMAPS
enmaps@aseanbiodiversity.org

Untuk informasi lebih lanjut, kunjungi enmaps.aseanbiodiversity.org

Hubungi kami di:

ASEAN Centre for Biodiversity

D.M. Lantican Avenue

University of the Philippines

Los Banos, Laguna, Philippines 4031
contact.us@aseanbiodiversity.org

7 | Project Note: Harmoni Suku Bajo dan Laut dalam Balutan Tradisi






